
                        
                      La compassion en action

"Je considère donc la pensée métaphysique comme une série de 
mouvements dans une danse... des mouvements que nous faisons et qui 
nous permettent de voir nos erreurs et donc de passer à autre chose. En 
exécutant cette danse, nous apportons de l'ordre à l'univers entier, et pas 
seulement à nous-mêmes. C'est à travers les erreurs que nous commettons 
que nous sommes capables d'apprendre, de nous changer nous-mêmes, et 
de tout changer".                  David Bohm~Physicien et philosophe 

En considérant le sujet de la liberté d'expression, je pense qu'il y a une 
propension à ce que des malentendus se glissent lorsque l'on tente 
d'exercer cette liberté dans la pratique. 

Si je reconnais l'importance de la liberté des autres d'exprimer leurs 
opinions, il est important que je ne perde pas de vue, en pratique comme 
en théorie, que ce droit s'applique également à moi. En outre, embrasser 
pleinement cette liberté signifie la liberté d'exprimer des opinions sur les 
opinions des autres.

Des formes fallacieuses de politiquement correct peuvent également 
s'insinuer dans les cultures et ajouter un élément de rigidité qui peut 
paralyser la fluidité d'une conversation créative et libre. Une personne qui 
exprime un profond désaccord avec le point de vue d'une autre personne 
peut être la cible de projections de jugement de l'autre personne.  On peut 
aussi en déduire à tort qu'en critiquant le point de vue d'une autre 
personne, on s'oppose à son droit d'exprimer son opinion. Et je pense que 
c'est une projection qui peut parfois se produire dans les réunions de 
dialogue.

Je pense qu'une partie de la confusion qui en résulte peut parfois être 
simplement due à la perte de vue de la différence importante entre le mot 
jugement et le mot point de vue. Et ce malentendu peut même être causé 
par une peur inconsciente de l'injonction "ne jugez pas, de peur d'être 
vous-mêmes jugés". Or, un jugement est quelque chose qu'un juge exerce, 
parce qu'il a la responsabilité, le pouvoir et l'autorité de décider du sort 
d'une ou de plusieurs personnes, c'est-à-dire qu'il est arrivé à une 
conclusion absolue.  En d'autres termes, un jugement signifie que l'on est 
arrivé à une conclusion absolue. Alors que la liberté de s'exprimer, et 
d'avoir ensuite la possibilité d'écouter mes propres paroles, peut être la 
chose même qui m'aide à éviter le danger que mon point de vue se 
transforme en une conclusion absolue.



J'ai du mal à imaginer que le personnage historique, Jésus, était quelqu'un
qui manquait de compassion, ou quelqu'un qui n'aurait pas encouragé 
l'expression de points de vue.  
Par exemple, si nous n'étions pas légitimement libres d'exprimer des 
points de vue qui remettent en question ceux des autres, comment 
pourrions-nous découvrir les limites, ou même l'inexactitude complète, 
d'un point de vue ou d'une croyance, auxquels nous pourrions nous 
accrocher de manière rigide sans le savoir ? Cela réduirait complètement 
la possibilité de découvrir des erreurs dans ma pensée, et non seulement 
cela, mais rester avec une erreur non découverte qui pourrait finalement 
me conduire dans la direction d'un danger, non seulement pour moi mais 
aussi pour les autres. De plus, un autre avantage important de la remise en
question de nos points de vue est que nous pouvons, en conséquence, 
découvrir spontanément que le point de vue que nous défendons s'avère 
beaucoup plus valide et significatif que nous ne l'avions imaginé au départ.

Je trouve que la dernière phrase de la déclaration de David Bohm ci-
dessus est particulièrement pertinente, mais si je ne découvre pas mes 
erreurs, cette dernière phrase n'aura aucune pertinence pour moi.  En 
outre, je ne pourrai pas non plus profiter de l'importante opportunité que, 
paradoxalement, le fait de tomber dans l'illusion m'a offerte.

Dépasser le domaine des points de vue pour entrer dans le domaine du 
comportement.

Si mon comportement et mes actions sont totalement inappropriés, mais 
que je ne suis jamais confronté, comment vais-je apprendre la leçon de vie 
dont j'ai besoin et, par conséquent, profiter de l'opportunité que mon 
action inappropriée m'offrait en fait ?

Je pense qu'il y a une profonde sagesse contenue dans le sens profond des 
mots : aime ton ennemi, et je soupçonne également un malentendu 
significatif autour des mots : tends l'autre joue. Je ne prétends pas 
commencer à comprendre toute la signification de l'extraordinaire 
mystère appelé amour, mais je suggère que la protection est toujours un 
résultat de l'action de l'amour. Si, par exemple, l'intimidateur n'est pas 
confronté, quelle chance a-t-il de résoudre la confusion dans laquelle il 
semble que tous les intimidateurs soient pris ?  Cela impliquerait une 
contradiction dans la prétendue nature holistique du mot "compassion", 
car dans cette situation, la portée de la compassion ne s'étend pas à la 
brute.

Le célèbre poème sur l'Holocauste du pasteur protestant allemand Martin 
Niemoller (dans lequel il décrit l'échec de ses compagnons de route face à 
un régime criminel) peut être très révélateur ici aussi.



Ils sont d'abord venus pour les communistes
Et je n'ai rien dit
Parce que je n'étais pas communiste
Puis ils sont venus pour les socialistes
Et je n'ai pas parlé
Parce que je n'étais pas socialiste 
Puis ils sont venus pour les syndicalistes
Et je n'ai rien dit
Parce que je n'étais pas syndicaliste
Puis ils sont venus pour les Juifs
Et je n'ai rien dit
Parce que je n'étais pas juif
Puis ils sont venus pour moi
Et il n'y avait plus personne pour parler en mon nom.

Se pourrait-il que l'une des raisons pour lesquelles des cultures 
monstrueuses sont capables d'émerger soit le fait qu'au cours de leur 
premier stade de développement, suffisamment de gens ne se sont pas levés
pour être comptés ?  D'autant plus qu'à ce stade précoce, le fait de "se 
lever" est généralement beaucoup moins susceptible d'impliquer un 
danger grave que la descente ultérieure vers la dégénérescence culturelle.  
L'avertissement concernant le danger de ce qui peut arriver lorsque les 
bonnes personnes ne font rien est, semble-t-il, un avertissement très 
important.
En période de paix, les problèmes et les défis auxquels nous sommes 
confrontés dans nos vies sont généralement très différents. Cependant, une
excuse que l'on entend parfois pour ne pas affronter quelque chose est : il 
vaut mieux se détacher et ne pas troubler la paix, ou l'attitude tout aussi 
problématique : il ne sert à rien de réagir car rien ne changera jamais de 
toute façon avec cette situation ou cette personne.Ce qui suit est un bon 
exemple du pouvoir de l'action individuelle.

Il s'agit d'un éditorial paru récemment (avril 2021) dans le journal 
britannique Telegraph :
Pendant quelque six ans après la fin de la Seconde Guerre mondiale, les 
citoyens britanniques ont dû porter des cartes d'identité, qui avaient été 
introduites comme mesure d'urgence en 1939. L'État a tenu à les 
conserver même après la fin de la crise, jusqu'à ce qu'une célèbre affaire 
judiciaire entraîne leur disparition. Cette disparition est due à un acte de 
désobéissance civile d'un certain Clarence Willcock, directeur d'une 
entreprise de nettoyage à sec. Il a refusé la demande d'un policier de 
présenter ses papiers d'identité et a été poursuivi en justice. L'affaire est 
finalement portée devant le Lord Chief Justice, Lord Goddard, qui juge 
que le maintien de lois déraisonnables après la fin d'une situation 
d'urgence "tend à transformer les citoyens respectueux de la loi en 
contrevenants".



Bien sûr, il faut reconnaître qu'il n'est souvent pas très facile d'affronter 
ou de contester des situations difficiles.  Et pour que la confrontation ait 
un résultat créatif, il semble qu'un certain degré de sensibilité, de respect 
et de timing soit souvent nécessaire.  Cependant, quelle que soit la forme 
que prend la confrontation, je pense qu'elle n'est pas aussi problématique 
que lorsqu'il n'y a jamais de confrontation du tout.

Je suppose que l'essentiel dans tout cela est qu'en trouvant le courage de se
lever et d'être comptés, les gens peuvent découvrir que nous avons besoin 
les uns des autres, tout en évitant de tomber dans le piège d'être dans le 
besoin les uns des autres.  Et un élan créatif continu dans cette direction 
semble dépendre d'une attention toujours plus grande portée à l'autre.  Je 
pense que la survivante de l'Holocauste, Edith Eger, en a saisi l'esprit avec 
ses mots : L'amour n'est pas ce que vous ressentez mais ce que vous faites.

On dit que les anges du ciel se réjouissent lorsqu'un pécheur* se repent.  
Je soupçonne fortement qu'ils se réjouissent également lorsque l'erreur est
contestée.

                                                        ©Eddie O’Brien ~The Thinking Centre

* L'araméen est la langue que la plupart des érudits bibliques 
reconnaissent que Jésus parlait.  Le mot anglais "sin" n'existait 
évidemment pas à l'époque de Jésus et c'est un mot à charge émotionnelle 
qui peut provoquer un sentiment de culpabilité chez les gens.  Les quatre 
évangiles ont été écrits en grec et le mot grec utilisé était hamartia. Un 
événement très significatif s'est déroulé en mai 1984 au cours d'un week-
end dans le village de Mickleton, dans les collines de Cotswold, en 
Angleterre.  Un groupe de 40 personnes y assistait et David Bohm avait été
invité à discuter de ses pensées les plus récentes concernant l'esprit, la 
matière, le sens, l'ordre implicite et une foule d'autres sujets allant du 
problème de l'ego humain à la nature de Dieu.L'un des sujets abordés par 
David était celui de l'hamartie, et il a dit : "Hamartia signifiait manquer le
point, manquer la marque.Maintenant, cela a été traduit par le péché. Et 
la repentance était metanoia, c'est-à-dire une transformation de l'esprit, et 
cela s'est traduit par la douleur." (Extrait du livre "Unfolding Meaning" - 
un week-end de dialogue avec David Bohm, édité par Donald Factor et 
publié par Foundation Publications).

Email -26 04 2021: Addition
Ajout

Afterwards, I realisedI  I needed to make clearer in my article that I use 
the word 'action' as meaning something that can be internal as well as 



external. Consequently, I added the additional paragraph below, which I 
have ialso ncluded iin the attached updated version.    Xx Eddie
Par la suite, j'ai réalisé que je devais préciser dans mon article que j'utilise
le mot "action" comme signifiant quelque chose qui peut être interne ou 
externe. Par conséquent, j'ai ajouté le paragraphe supplémentaire ci-
dessous, que j'ai également inclus dans la version mise à jour ci-jointe.    
Xx Eddie

However ‘action’ can take many different forms and honesty is probably 
one of its most important forms. For example, discovering that my 
reluctance to challenge some situation or person had nothing to do with 
the reasons I was telling myself, but due to some unacknowledged fear 
operating in me. And the holistic nature of honesty enables discovery not 
only of my errors, but also certain strengths I have that I am resisting fully
owning. And interestingly, the more I own these strengths the more likely I
am to be open to discover my errors.
Cependant, l'action peut prendre de nombreuses formes différentes et 
l'honnêteté est probablement l'une de ses formes les plus importantes. Par 
exemple, découvrir que ma réticence à défier une situation ou une 
personne n'avait rien à voir avec les raisons que je me donnais, mais 
qu'elle était due à une peur inavouée qui agissait en moi. Et la nature 
holistique de l'honnêteté permet de découvrir non seulement mes erreurs, 
mais aussi certaines de mes forces que je résiste à assumer pleinement. Il 
est intéressant de noter que plus je m'approprie ces forces, plus je suis 
susceptible d'être ouvert à la découverte de mes erreurs.

Traduit avec www.DeepL.com/Translat


